
第 15 卷第 4 期                      中南大学学报(社会科学版)                    Vol.15 No4 
2009 年 8 月                          J. CENT. SOUTH UNIV. (SOCIAL SCIENCE)                         Aug 2009 

 
实践本体论：对传统哲学的超越和提升 
—简论马克思主义哲学本体论的有关问题 

 
熊进，李志洁 

 

(1. 武汉大学哲学学院，湖北武汉，430072； 

2. 华南师范大学政治与行政学院，广东广州，510630) 

 

摘要：本体论是一切哲学体系或理论都必须回答的根本问题。传统哲学本体论期望有一个终极的事物推动万事万

物的发展演进，结果找到的总是一个个具体的可被替代的东西。马克思主义哲学面世后，以现实人的实践为出发

点来构建自己的本体论大厦和理论体系，从而实现了最为深刻的哲学变革，具体说来就是实现了由以物为本向以

人为本的转变；由结果本体论向生成本体论的转变；由抽象本体论向现实本体论的转变。 

关键词：本体论；实践；马克思主义哲学 

中图分类号：B0-0                   文献标识码：A             文章编号：1672-3104(2009)04−0459−05 

                                                           

 

本体论是任何哲学体系或理论都无法回避的根本

问题。由于马克思主义哲学的实践本体论根本逸出了

传统哲学所能理解的范围，所以从马克思主义哲学产

生之日起，关于马克思主义哲学本体论之有无及所属

何种本体论的争论就一直不断。本文主张马克思主义

哲学之本体论为实践本体论，只能明确了这一点，才

能说明马克思主义哲学是如何实现哲学史上根本变革

的，也才能梳理马克思本人哲学致思方向和和理解他

怎样去“改变世界”的。 
 

一、传统哲学本体论的自我纠结或 
困境 

 

在西方哲学史上，最早出现的是自然哲学探究的

中心问题就是自然的本原，从而开创了希腊哲学以外

在的本体理论诉求为主旨的思维方式，深深影响了后 
世西方哲学的理论传统和致思方向。在我国古代哲学

中与西方本体论对应的研究叫做“本根论”或“道”

论，也探究大本大原，指探究天地万物产生、存在、

发展变化根本原因和根本依据的学说。一般地说，所

谓“本体论”就是关于“是”（Being）的学问，而“是”

意味着最基本、最普遍和最原始的实在，它是关于存 

在方式、万物本原、宇宙实体等问题探讨的学说。传

统本体论寻求一种始基（或是具体经验的“水”、“火”

等或是抽象神秘的“上帝”、“绝对精神”等）来解释

万物之所以产生、发展，它以某种超验的终极实体作

为追求目标，用来解释和说明一切，力图获得关于支

配宇宙的普遍的原则。因之，本体论问题成为哲学研

究的一个重要内容，甚至成为“第一哲学”或“最高

哲学”，所有哲学体系都无法回避本体论的问题，不断

追问世界的本根的结果最终又难逃以“第一推动”和

上帝的信仰来搪塞。 

中世纪借助教会的权力，信仰可以压制理性，哲

学是神学的婢女。西方历史进入近代，结束了漫长的

“千年黑暗时期”，理性成为时代的主导精神，通过对

本体论问题的反思，人类理性重新确立了人性、自由、

价值的地位。但同时哲学的本体论基础也出现了危机，

康德首先动摇了本体论大厦最坚实的基础，提出了“作

为科学的未来形而上学何以可能”的问题，对传统形

而上学进行批判，完成了哲学史上的“哥白尼式革命”。

康德指出，知性的原理只是阐明现象的一些规则，而

冒昧地认为能够在系统学说的形式上提供关于事物一

般的综合先验知识是一种僭妄，包罗万象的本体论就

须让位于一种仅仅是纯粹知性的分析论，从语义的混 
                                  
收稿日期：2009−01−20 
作者简介：熊进(1978−)，男，湖北武汉人，武汉大学哲学学院博士，主要研究方向：马克思主义哲学基本原理，马克思主义哲学中国化. 



                                                     中南大学学报(社会科学版)                                             第 15 卷 460
 

淆和逻辑的矛盾方而揭示形而上学命题的错误或不确

定性，这也实为 20 世纪初分析哲学通过语言分析拒斥

形而上学的先声。而“自在之物”则是人类理性无法

达及的，这样最终还是为“信仰留下地盘”了。康德

对本体论的批判可谓振聋发馈，但是同样本体论最终

还是会陷入到神秘主义和不可知论的泥沼。黑格尔作

为近代形而上学的顶峰试图在康德的基础上解决其未

竟的问题，结果“绝对精神”依然没有逃出这一宿命。 
本体论的这种自我纠结或困境原因何在？本体论

为何一再难逃神秘主义和不可知论的宿命？首先，这

里有必要区分一下作为研究对象和领域的“本体论”

概念和作为思维方式的“本体论”概念，二者概念混

同的澄清十分必要。前者以探究“是”为最高目标，

与认识论、方法论等并列；后者则代表着一种看待问

题、理解世界的哲学原则和解释框架。作为哲学原则

和解释框架的“本体论思维方式”可以被别的原则和

框架所代替而宣告死亡，但这并不意味着作为研究对

象和领域的“本体论”也必然走向终结。在黑格尔以

前的西方哲学中，本体论乃是研究存在本身的“形而

上学”的主要学科或分支，在现代西方哲学的主流中

这种“形而上学”性质的本体论是被拒斥的。但是“本

体论”的一种基本意义即关于存在或存在者学说却无

法抹杀，“本体论的承诺”复又成为现代西方哲学抨击

认识论中心主义传统的利器，本体论的基本意义得到

了重要的发挥和提升。这里要注意的是，现代西方哲

学在本体论问题上有意识的回避了以往那些根本问题

的追问，抛弃了所谓宏大叙事，试图实现一种后现代

的转向，可仍然无法摆脱本体论似乎天生就有的那种

自我纠结。  
尽管本体论具有这种自我纠结或困境，但本体论

的终极追求及其魅力不会消失，因为这是由人类思维

的本性决定的。“本体论”所表明的就是人类思维在对

终极实在的反思性思考中构成的终极指向性，它代表

着人不断超越自我、不断反思自己的全部思想和行为，

寻求评价和规范自己的尺度的意向和努力，因而在人

的生命活动中有着其内在的根据，因为人本身就是追

求终极存在的存在物。所以，正如黑格尔所言：“人乃

是能思维的动物，天生的形而上学家。真正的问题，

不是我们用不用形而上学，而是我们所用的形而上学

是不是一种正当的形而上学。”[1](216) 
至此，从根本上说，本体论出现的困境实际上可

以说是本体论思维方式的困境，我们要转换我们的提

问方式和致思方向。传统本体论哲学的根本症结在于

其运思路向是一种绝对化、固定化，而又与人的生活

世界相分离的思维模式。这种“本体论”的思维模式

所追问和重视的是对一个先验的、绝对的、彼岸性的

逻辑必然世界的刻意追求和建构，如海德格尔所曾指

出的，这种“思想的追问始终是对第一性的和终极的

根据的寻求”，在西方哲学史上“并不是偶然的”而是

“自古以来一直被看作思想的决定性程式”[2](165)，从

而影响决定着西方哲学的走向。然而，它最大的问题

恰是漠视人的现实生命和现实世界，然而，它最大的

问题恰是漠视人的现实生命和现实世界，成为“倒立

着”的本体论，这也是传统本体论始终无法走出困境

的根本原因。 
马克思的实践本体论建构，为走出这一困境提供

了一种可能性，其批判锋芒直指这种抽象的思维方式，

否定这种思维方式、使哲学重新回归于人的生活世界

和人的现实生命，乃是自己哲学的重大使命，真正成

为“时代精神的精华”。这种新的实践本体论，将人的

实践、生成或过程论引入来理解，而是在人的视域、

人化自然中，万物之所以如此乃是与主体、与主体的

实践一同生成、显现、发展的生成思维模式，离开人、

离开人的实践，解释不了任何东西，而且要注意这种

解释是与人的本质、人的实践一同发展的，如同马克

思所言的：“但是，被抽象地理解的，自为的，被确定

为与人分割开来的自然界，对人来说也是无。”[3](116)

讨论的重心并非是探询隐藏在万物背后的本原或世界

的本体而只是讨论此种本体怎样产生、基础何在、与

人的本质及发展的关联，由“是者（是什么）”转换到“是
本身”、“如何是”的一种思维方式。 
 

二、关于马克思主义哲学本体论的 
争议 

 

本来本体论对于任何一种哲学体系或理论都是不

能回避的，马克思主义哲学毫无疑问也有本体论。但

是这一不言而喻的问题为何却成了问题，以致于在一

定时间内甚至有人否认马克思主义哲学存在着本体

论？到现在恐怕没人否认马克思主义哲学有本体论

了，但是争议又随之而来，马克思主义哲学本体论到

底是何种本体论？是物质本体论实践本体论抑或其他

什么本体论？ 
对于否认马克思主义哲学有本体论的问题，原因

大概首先作为马克思主义哲学创始人的马克思生前并

没有专门的哲学专著行世，所以不少人就浅薄地否认

马克思有哲学，既然有否哲学都成问题，就更遑论所

谓本体论了。其次，更重要的是马克思哲学涉及的本



第 4 期                  熊进，李志洁：实践本体论：对传统哲学的超越和提升—简论马克思主义哲学本体论的有关问题 461

体论问题根本逸出了近代哲学所能理解的范式，马克

思关注的不是抽象的本体和抽象的始基，更不是抽象

地谈论世界统一于某种东西（物质或精神），而是从人

的物质实践出发，将思维聚焦于“现存世界”、“人类

世界”，把人们的注意力集中到现实、感性的生活上，

以反思的方式从人的生存与发展的根本目的和需要出

发，从人的现实世界何以形成和发展出发，来论证这

种本体论。 
在马克思看来，实践是人以及人的现实世界存在

和发展的基础与根据，实践是使自然存在和社会存在

相互转化的原创性活动，人在世上诞生之后就通过实

践进入到存在的组合中，赋予存在以新的尺度，从而

使存在具有“为我存在”的性质。实践作为人与世界

的现实中介，既是创造人的生活世界、使世界得以生

成的活动，同时又是人创造自身即人的自我生成的活

动。从实践出发，使主观与客观、主体与客体真正找

到了相互规定、相互作用和相互转化的现实基础。而

人们正是通过自己的实践活动重建了属人的世界，因

此实践实际成了现存世界得以存在的根据和基础，马

克思对此有非常形象的表述：“这种活动、这种连续不

断的感性劳动和创造、这种生产，正是整个现存的感

性世界的基础，它哪怕只中断一年，费尔巴哈就会看

到，不仅在自然界将发生巨大的变化，而且整个人类

世界以及他自己的直观能力，甚至他本身的存在也会

很快没有了。”[4](77)实践的观点也就成了列宁所说的

“马克思主义哲学首要的、基本的观点”。从根本上可

以说，实践首先是关于存在和非存在、存在的现实、

自然界和人的现实存在的基本原则，在此意义上，实

践具有了本体论的内涵，换言之，马克思主义哲学的

本体论也就是实践本体论。 
目前学界关于马克思主义哲学本体论的争议主

要集中在到底是物质本体论还是实践本体论之上，也

有不少人淡化了本体论的争议径直提出马克思哲学存

在论，所谓存在论其实就是本体论，也有称为“是”

论的，只是由于在文字翻译上的差别，但这里提及的

存在论的背景却主要是受存在主义哲学影响，“以西解

马、以海解马”的缘故。限于篇幅，这里对坚持实践

本体论而非物质本体论或马克思哲学存在论作简单的

阐发。 
关于物质本体论，学界的支持者不乏其人。考查

马哲史，这种提法也是渊源有自，最早的应该是恩格

斯在《费尔巴哈和德国古典哲学的终结》中的划分哲

学史上的两个阵营的言论，恩格斯指出：“哲学家依照

他们如何回答这个问题而分成了两大阵营。凡是断定

精神对自然界说来是本原的，从而归根结底承认某种

创世说的人（而创世说在哲学家那里，例如在黑格尔

那里，往往比在基督教那里还要繁杂和荒唐得多）组

成唯心主义阵营。凡是认为自然界是本原的，则属于

唯物主义的各种学派。”[5](224)确实，科学发展到现在，

恐怕没多少人会傻到否认物质的先在性，这些已经通

过物质结构的理论、生命起源和生物进化的理论等所

证明。但哲学上物质的定义、物质作为本体论的意义

还有待继续阐发，列宁给“物质”下了一个最为经典

的定义“标志着客观实在的范畴，不依赖人的意识并

能为人的意识所反映”。从这一经典的定义入手，我们

可以分析出，哲学上的物质不同于具体可见的单个“物

质”，但也是个“范畴”，既然是“范畴”，再“标志客

观实在”恐怕也是精神的东西，层层抽象、层层追问，

最终要么也难逃落入其标榜反对的精神本体的窠臼，

要么成为马恩极力保持距离的机械唯物主义，依然会

陷入传统本体论的路子而无法自拔。黑格尔说“物质

勿宁是纯粹的抽象”[6](108)，无独有偶，马克思也指出

的“抽象的唯灵论是抽象的唯物主义；抽象的唯物主

义是物质的抽象的唯灵论”[7](111)，如何澄清并与之划

清界限，始终都是一个极大问题。而要以此“物质”

本体论显然不能全面揭示出马克思在哲学史上实现的

根本变革的意义。 
同样，也有不少人打出马克思哲学存在论的大

旗，对此我们首先要有个清醒的认识。“政治淡化，学

术凸现”是一个顺应时代的说法，可是不少人却为学

术而学术，认为拗口的学术新名词越多，文章越难懂，

西方某些思潮点缀越多，这样才算学问越好、学术越

强，殊不知这与马克思主义哲学面向实践、面向现实

的真精神却背道而驰。正是在这种思想解放大背景下，

西方的各种思潮纷至沓来，不少人如获至宝，以之来

解读马克思哲学。当然，马克思哲学也是从西方诞生

后引进到中国的，由于产生背景的相同，某些西方思

潮似乎与马克思的一些思想有天生的亲近之处，但是

我们却不能盲目地用某些西方思潮来肢解、阉割马克

思哲学的真精神，而要认清二者的实质差异。存在主

义哲学揭示了现代西方社会普遍存在的人的生存问

题、异化问题，这无疑对我们有启示。但显而易见，

无论是存在主义哲学对人的问题的阐述，还是马尔库

塞所揭示的“单向度的人”，实质上在哲学上甚至并没

有超出青年马克思在《巴黎手稿》中达到的视阈，至

于晚年马克思“资本的逻辑”所达到的高度他们更是

无法望其项背。对于马克思在哲学上取得的成就这点，

存在主义哲学最重要的两位大师海德格尔和萨特都有

比较清楚的认识，前者认为：“因为马克思在经验异化



                                                     中南大学学报(社会科学版)                                             第 15 卷 462

之际深入到历史的一个本质性维度中，所以，马克思

主义的历史观就比其他历史学优越。但由于无论胡塞

尔还是萨特尔……都没有达到有可能与马克思主义进

行一种创造性对话的那个维度”[8](401)，后者更是坦率

地承认马克思哲学在当代是无法超越的唯一哲学。出

于尊重马克思本人及其哲学上的成就，我们无须标新

立异的援引存在主义作虎皮，将马克思主义哲学的本

体论改头换面说成马克思哲学存在论。 
 

三、实践本体论所实现的哲学转向 
与致思路径 

 

如果说以往的哲学本体论有什么共同的地方，那

就是都是通过追本溯源式的还原论思维，试图追寻对

象的初始状态、原生存在和强调逻辑上的优先性，以

此建构其哲学本体论。而马克思主义哲学的实践本体

论却奠基在人的现实世界基础上，实现了哲学史上一

次最为深刻的变革。 

(一)  由以物为本向以人为本的转变 
这里的“物本”简单指以往哲学本体论追求的是

在人之外、隐藏在万物背后起作用的最终的原因或东

西，它们高高在上支配和主宰着人类，这些似乎又与

人无关，人对它们也无能为力唯有盲目服从。而“人

本”则指马克思主义哲学实践本体论将这种局面颠倒

过来，正是在人的实践活动中人才确证了自己的本质

力量，马克思主义哲学最终归宿是为了无产阶级的解

放、全人类的自由全面发展。由马克思主义哲学实践

本体论建基的“新唯物主义”，既是对旧哲学的全面清

算和批判继承，又是基于无产阶级革命实践的需要而

诞生的，是无产阶级和广大劳动人民的科学世界观和

方法论。所以它在研究对象上、功能及其使命上都根

本不同于以往的哲学，它的主要任务不是去追本溯源

式地追问世界的本原或强调逻辑上的更重要和更根本

性，而是为无产阶级指明了前进的道路。“批判的武器

当然不能代替武器的批判，物质力量只能用物质力量

来摧毁；但是理论一经掌握群众，也会变成物质的力

量，理论只要说服人，就能掌握群众，而理论只要彻

底，就能说服人”[4](9)，“哲学把无产阶级当作自己的

物质武器，同样地无产阶级把哲学当作自己的精神武

器”[4](15)，“解放的头脑是哲学，它的心脏是无产阶级”
[4](16)，作为无产阶级精神武器的马克思的“新唯物主

义”，其主要功能是把精神的力量转化为物质的力量，

现实地解放无产阶级、解放人。马克思主义哲学就成

为实践的哲学、战斗的哲学、革命的哲学，马克思本

人更是倾其一生力极力关注现实人类的发展，无产阶

级的命运和人类的解放，所有这些是传统本体论所无

法容纳的。 
(二)  由结果本体论向生成本体论的转变 
正如上面所论述的，传统本体论思维都是以还原

论的方式企盼一劳永逸的探询到隐藏在万物背后起作

用的那些最终的原因或东西，但结果却往往一无所获，

要么为神秘主义、不可知论大开方便之门，要么以某

种具体可见的物质或东西解释一切。实际上，最根本

的问题却是这种本体论的思维方式困囿了其前进的道

路，致使其始终走不出自我纠结的宿命。本体论哲学

不应该总是用属加种差的定义方式来规定本体是“什

么”，如此只会把本体归到某种更大的“什么”中，陷

入到逻辑思辨的圈子里跳不出来；而应该着力探讨本

体的“什么”是如何“是”的。“本体”不是一个固定

不变的“什么”在某处静静等着人去发现，而是也有

一个实际地生成的具体历史过程。本体是的“什么”是
其“是”的结果，它不是绝对确定和固定不变的，而是

存在有多种可能性，“什么”的具体性是由它是其所是

的具体境况来决定。提问本体“是什么”的思维方式必

然预先确定本体的“什么”似乎在特定的主客体互动

过程（即实践）之先就存在、规定好了，我们当然不

否认在人类出现之前或人类实践活动本体问题（即人

和世界的产生和起源问题）就存在，但是这样去探究

所谓本体对人类而言又有何价值呢？马克思曾机智俏

皮地指出，“谁生出了第一个人和整个自然界”的问题

是一个完全“抽象的产物”、“把自然界的和人的存在

抽象掉，这就没有任何意义了”[3](91)。而正是在实践

活动中，人类开拓、创造新的对象、新的领域的同时

也在不断塑造自身新的品质，而所有这一切自然又会

引出新的实践内容和形式，正是在此种意义上马克思

深刻地指出：人的本质在其现实性上是一切社会关系

的总和[4](56)。这种无止境的实践活动过程也就决定了

人的本质始终处在一种“未完成”状态，人自身就是一

个“未完成”之物，如何又去找寻那个确定意义上的

本体的“什么”？真要找到的话恐怕也得被后来者所

否定。所以从这层意义上讲，人类的实践活动不中断，

人们找寻的那个本体也在不断生成，只有在某一阶段

才显现为特定的、现实的“什么”，本体是“如何是”

的若清楚了，其“是什么”自然显现澄明。 
(三)  由抽象本体论向现实本体论的转变 
马克思指出：“凡是把理论引向神秘主义的神秘东

西，都能在人的实践中以及对这个实践的理解中得到

合理的解决。”[4](56)这里实践可以看作首先具有本体论

意义，这是对传统的哲学本体论思维方式的一种超越



第 4 期                  熊进，李志洁：实践本体论：对传统哲学的超越和提升—简论马克思主义哲学本体论的有关问题 463

和瓦解，为人们提供了与人的生活世界相适应的现实

解释原则。传统本体论自我纠结的一个重要原因就在

于其是一种抽象的、实体主义的思维方式，强要以某

种臆想的东西来推演整个世界的发展、变化。而实践

本体论在思维方式上则突破了以往哲学的本体论思维

方式，正如马克思所宣称的：“哲学家们只是用不同的

方式解释世界，而问题在于改变世界”[4](57)，“实际上

对实践的唯物主义者即共产主义者来说，全部问题都

在于使现存世界革命化，实际地反对和改变事物的现

存的事物。”[4](75)现实的世界只有用现实的手段才能实

现真正的解放，共产主义对我们说来不是应当确立的

状况，不是现实应当与之相适应的理想，而是那种消

灭现存状况的现实的运动。所以，“关于凌驾于自然界

和人之上的存在物的问题，即包含着对自然界的和人

的非实在性的承认的问题，实际上已经成为不可能的

了”[3](92)。这里强调一点，马克思主义哲学的实践本

体论是对以往本体论的一种超越，但并不意味着就超

越了唯物主义和唯心主义的对立，或者说唯物主义和

唯心主义的对立在马克思的“新唯物主义”中就没有

意义了。任何哲学都必须对世界的本原问题做出回答，

只是以往的哲学仅仅只解释世界，而马克思“新唯物

主义”的实践本体论把世界的物质统一性作为一个既

存的、内在的前提，用现实的实践去改变世界、解放

全人类，对那些陷入思辨的、玄学的、僧侣式的理论

之争、口舌之辩自觉地加以拒斥，这无疑是对传统本

体论思维方式的扬弃。 
 
参考文献： 
 
[1] 黑格尔. 小逻辑[M]. 北京: 商务印书馆, 1980. 

[2] 海德格尔. 在通向语言的途中(修订译本)[M]. 北京: 商务印

书馆, 2004. 

[3] 马克思. 1844 年经济学哲学手稿[M]. 北京: 人民出版社, 

2000. 

[4] 马克思恩格斯选集·第 1 卷[M]. 北京: 人民出版社, 1995. 

[5] 马克思恩格斯选集·第 4 卷[M]. 北京: 人民出版社, 1995. 

[6] 黑格尔. 精神现象学·下卷[M]. 北京: 商务印书馆, 1979. 

[7] 马克思恩格斯全集·第 3 卷[M]. 北京: 人民出版社, 2002. 

[8] 海德格尔.路标[M]. 北京: 商务印书馆, 2000. 

 
 

Practical Ontology: beyond and promote the traditional 
—On the Marxist Philosophy Ontology related issues 

 
XIONG Jin, LI Zhijie 

 
(1. Philosophy College, Wuhan University, Wuhan 430072, China; 

2. School of Politics and Administration, South China Normal University, Guanzhou 510630, China) 

 

Abstract: Ontology means that all philosophy system or theory is unable to avoid and must make certain reply to it. But 
the traditional ontology has been already entered the impasse, expected to the ultimate things hanging over all things to 
promote the development of the evolution of the results to find each one concrete things could be an alternative. The 
basic crux leaves in the thinking mode, after Marxist philosophy appearing to build the ontology building and 
theoretical system and takes the realistic person’s practice as the starting point, thus having realized until now the most 
profound philosophy transformation. 
Key words: practice; ontology; Marxist philosophy 

[编辑：颜关明] 
 


